Les droits des minorités entre droits collectifs et droits individuels

18.07.1997
De

¢ Sylvain Coiplet

Introduction
I Les droits des minorités entre droits individuels et droits collectifs
II Droits négatifs et droits positifs

III Conception subjective et objective de la nation
Notes

Introduction

Ce texte se prononce d’une part pour que les minorités disposent de droits individuels. Il s’oppose d’autre
part a toute loi les obligeant a s’assimiler culturellement. Beaucoup d’auteurs y voient une contradiction.
Celui qui n’y voit pas de contradiction est considéré comme naif. J’ai beau avoir fait le tour de la littérature
scientifique sur le sujet, je n’ai pas perdu ma naiveté en route.

Je présenterai donc quelques arguments contre les droits individuels et pour une assimilation culturelle,
afin de pouvoir ensuite expliquer ce que j’ai contre eux.

Je vais étre amené a traiter de deux autres questions. Tout d’abord la question si les droits des minorités
doivent étre négatifs ou positifs. Ensuite la question si les droits des minorités doivent reposer sur une
conception subjective ou objective de la nation. Nombreux sont en effet les auteurs pour qui ces deux
questions reviennent au méme que la question si les droits des minorités doivent prendre la forme de droits
individuels ou de droits collectifs.

Je crois que ces auteurs font erreur. Ne voulant pas tout mélanger, jai préféré garder ces deux autres
questions pour la fin (voir Chapitres II et III).


https://www.triarticulation.org/profile/details/sylvain-coiplet

I Les droits des minorités entre droits individuels et droits collectifs

1. "Les droits des minorités": Le terme signifie-t’il que les minorités doivent jouir de privileges
(Sonderrechte)? Pourquoi les minorités en auraient-elles besoin? Parce qu’étant par définition des groupes
moins nombreux (: minorités), elles ne peuvent s‘imposer face aux groupes plus nombreux (: majorité)? Ou
bien parce les droits de ’'homme universels (allgemeine Menschenrechte) sont pour I'instant trop restreints
pour répondre aux besoins des minorités?

Le premier argument (les minorités a perpétuité) fait référence a un probleme que la démocratie seule, si
on entend par la le fait de prendre les décisions a la majorité, ne suffit pas a résoudre. Les minorités
peuvent étre condamnées a rester éternellement minorités. Mais elles n’y sont condamnées que si la
majorité tient absolument a rester majorité et prend les mesures nécessaires pour y parvenir. Une minorité
pourrait sinon devenir majorité, que ce soit par des migrations massives ou par d’autres moyens. Pourquoi
une majorité qui se débrouille pour que les minorités restent minorités serait elle d’un seul coup assez
bonne pour leur concéder des privileges?

Le fait que les minorités n’ont absolument aucune possibilité de devenir majorité n’est donc pas une loi
naturelle mais le résultat d’une politique hostile a ces minorités. Il ne peut donc servir d’argument pour
privilégier ces minorités.

Le second argument (I'insuffisance des lois) vise ailleurs. Si les droits de 'homme universels sont pour
I'instant insuffisants, rien ne dit qu’il ne puisse pas en étre autrement. Plutot que de concéder des
privileges, on pourrait tout aussi bien élargir ces droits de ’homme universels.

On peut avancer deux raisons pour un tel élargissement:

Une premiere raison qui irait dans le sens de la plupart des auteurs frangais, mais qui ne me dit vraiment
rien: En rester aux seuls droits de 'homme universels permet de préserver I'unité d’ensemble et la clarté
des lois. On ne peut alors plus parler de "droits des minorités" au sens propre du terme, car ces nouveaux
droits de 'homme ne sont plus réservés aux seules minorités mais universels.

Ce n’est pas le cas pour la deuxieme raison qui, elle, me parait décisive: Les minorités sont loin d’€tre les
seules a avoir besoin de ces droits, chacun de nous pourrait en faire bon usage; a y regarder de plus pres
chaque individu est une minorité. Rien empéche de continuer a parler de "droits des minorités" mais le
sens a changé. La plupart des auteurs allemands se sentiraient volés et demanderaient ou sont passées
"leurs" minorités dans tout ca!

2. On est bien siir "en droit" de se demander ce que cette distinction entre privileges et droits de 'homme
universels a a voir avec la question d’origine, a savoir si les droits des minorités doivent revenir aux
collectifs ou aux individus?

Les droits collectifs comme les droits individuels peuvent tous deux prendre la forme de privileges ou de
droits de ’homme universels.

Les droits collectifs restent des privileges tant qu’ils sont réservés aux minorités et ne deviennent des
"droits de ’homme universels" qua partir du moment ol la majorité dispose des mémes droits. Aux "droits
des minorités" correspondent dans ce dernier cas des "droits de la majorité" qui ont tout simplement le
méme contenu. Les minorités peuvent de la méme maniere que la majorité avoir par exemple le droit de
fonder des écoles. Il serait abusif de parler ici d’un privilege des minorités. Il y a par contre privilege quand
il est permis a une minorité de décider des mouvements de populations a I'intérieur de sa région, alors que
la population majoritaire y renonce par principe et garantit chez elle libre circulation et liberté de domicile.



Les droits individuels sont des privileges si seuls les membres des minorités peuvent s’en réclamer en tant
quindividus. Ils deviennent des droits de ’homme universels si les membres de la majorité peuvent eux
aussi y faire recours individuellement. Les lois anti-discriminatoires relevent par exemple de cette derniere
catégorie, puisqu’elles assurent aux membres des minorités des droits dont disposent déja les membres de
la majorité. Mais 'universalité est aussi assurée si, comme c’est le cas dans ce texte, chaque individu est
considéré comme une minorité.

Je peux maintenant préciser mon intention: Il s’agira non seulement de droits individuels au lieu de droits
collectifs, mais de droits individuels qui ne soient pas des privileges, mais des droits de ’homme
universels.

3. Avant d’en dire plus sur les droits individuels et les droits collectifs, je veux préciser le contenu des
droits des minorités. On ne peut pas dire que la seule expression "droits de 'homme" donne la moindre
indication a ce sujet.

Comme je l'ai déja dit, je préfere garder la distinction entre droits négatifs et droits positifs pour plus tard.
La distinction entre droits d’égalité ou droits a I'égalité (Gleichheitsrechte) et droits de liberté ou droits a la
liberté (Freiheitsrechte) me semble de loin plus importante.

Les droits a I'égalité protegent les minorités contre la discrimination. Ce qui les distingue de la majorité ne
peut plus servir de prétexte a les traiter de maniere inégale. Ce sont justement ces droits a I'égalité qui
depuis la fin de la seconde guerre mondiale sont de mieux en mieux pris en compte par le droit
international. On peut chercher l'origine de cette évolution dans le national-socialisme allemand et dans le
régime d’apartheid en Afrique du Sud, deux exemples rebutants de ce qu’est I'inégalité. Pourtant beaucoup
d’auteurs allemands sont loin d’€tre enthousiastes. Il est bien siir facile de les discréditer en évoquant le
passé allemand. Et ces auteurs ne font malheureusement trop souvent qu’y inviter eux-mémes par leur
maniere d’argumenter. Mais si on laisse de coté leurs arguments, le probleme ne disparait pas
completement.

Que critiquent- ils? Ils voient qu'on arrive plus ou moins a surmonter la discrimination, mais que cela ne
s’arréte pas la, la conséquence étant I'assimilation. Ils cherchent le plus souvent I'explication dans le fait
que les minorités se voient accorder uniquement des droits individuels et non des droits collectifs. Les
membres des minorités sont individualis€s, atomisés et ne peuvent plus résister a la pression de la majorité.
Elle finit tot ou tard par les absorber, les assimiler.

Ils sont a c6té de la plaque. Ce qui manque, ce ne sont pas des droits collectifs mais des droits a la liberté.

Des droits a la liberté protégeraient les minorités de I'assimilation. Les droits a '’égalité sont 1a pour assurer
la nécessaire mise a égalité, les droits a la liberté pour la nécessaire mise en liberté. Les droits individuels a
I'égalité reviennent a I'individu. Des droits individuels a la liberté ne seraient pas seulement des droits de
I'individu, mais des droits a étre un individu.

La critique allemande des droits individuels a quelque chose de vrai: Le droit international actuel ne
connait presque que des droits d’égalité [1], et ceux-ci ne protegent pas de I'assimilation.

4. La distinction entre droits a I’égalité et droits a la liberté ne suffit pas a définir compleétement le contenu
des droits des minorités.

Il est clair que la mise a égalité et la mise en liberté ne peuvent pas toucher au méme objet. Ce serait sinon
au tour de la plupart des auteurs francgais de se révolter et de mettre en garde contre toute liberté,
puisqu’elle mettrait en danger leur mise a égalité. Mais le fait de donner des droits a la liberté culturelle [2]
met seulement en question la mise a égalité culturelle, c’est-a-dire I'assimilation culturelle. La mise a



égalité au niveau du droit reste entiere, par exemple au niveau du droit de vote passif et actif, du droit a la
citoyenneté, a la propriété et a '’éducation ou pour ce qui est des conditions a remplir pour faire son service
militaire ou rentrer au service de I'état.

Ce n’est pas c¢a qui calmera nos petits francais. Ils refuseront tout droit a la liberté méme s’1l s’agit
uniquement d’une liberté culturelle. Ils se réferent encore aujourd’hui a Napoléon pour ce qui est de la
politique intérieure. N’a-t’il pas donné I'ordre au juifs de s’assimiler, c’est-a-dire de renoncer a leur culture,
en particulier a leur religion, pour devenir de "vrais" francais?

Mais la France a utilisé son influence apres la premiere guerre mondiale pour que les pays d’Europe du
Centre signent des traités ou ils s’engagent a protéger leurs minorités, alors que ces traités ne s’arrétaient
pas aux seuls droits a I'égalité mais contenaient aussi des droits a la liberté. La contradiction n’est
quapparente: Ces traités n’étaient valables que pour quinze ans [3]. Exactement le méme délai que celui
qui avait été laissé en son temps aux juifs francais pour s’assimiler (1791-1806).

Mais la critique francaise de la mise en liberté culturelle a, elle aussi, quelque chose de vrai: Une telle
liberté peut mener a la création de ghettos culturels et isoler les membres des minorités de leur
"environnement culturel".

5. Les Francais feraient mieux de se regarder: La France est-elle autre chose qu’un grand ghetto culturel?
Pour ce qui est de se fermer a la culture extérieure, on fait difficilement mieux.

Mais il y a ghetto et ghetto. Il y a les ghettos culturels volontaires et ceux qui ne sont pas tout a fait
volontaires. Il s’agit donc de savoir comment faire pour que les droits a la liberté culturelle n’obligent pas a
la création de ghettos.

Le fait de concéder des droits de liberté culturelle aux minorités en tant que groupes implique toujours que
le groupe majoritaire renonce en partie au pouvoir. Mais il ne mene pas forcement a une liberté culturelle
de I'individu. La minorité en tant que groupe peut tres bien garder pour elle le pouvoir qui lui a été
transmis. Elle peut alors forcer ses membres a former un groupe culturellement uniforme. Elle peut aussi
leur donner l'ordre de s’isoler du monde culturel extérieur. Toutes les conditions nécessaires a la formation
d’un ghetto sont réunies.

Le probleme reste entier si ces droits collectifs ne sont pas des privileges mais des "droits de ’homme
universels". Si la majorité a les mémes droits collectifs que les minorités, elle peut former son propre
grand ghetto culturel.

Une autre possibilité consiste a donner les droits de liberté culturelle a I'individu. Mais cela ne résout pas
forcement le probleme de la contrainte exercée par le groupe.

Le fait d’appartenir a une minorité peut étre posé comme condition pour pouvoir se réclamer de ces droits
individuels. 11 est alors possible de poser des conditions aux membres, de ne les reconnaitre qu'a des
conditions qui, elles aussi, peuvent mener a une uniformité intérieure et un isolement extérieur de la
minorité. Les droits individuels peuvent donc aboutir au méme résultat que les droits collectifs. L’'individu
peut étre forcé a s’aligner sur un groupe culturel alors qu’il n’approuve cette culture que partiellement et
ressent aussi une affinité pour d’autres cultures. Qu’il s’agisse de privileges ou de "droits de 'homme
universels" ne change, tout comme pour les droits collectifs, rien a 'affaire [4].

Il n’y a qu’un seul moyen pour exclure toute contrainte venant des groupes: Considérer que chaque individu
est a lui seul une minorité culturelle. Il peut alors se réclamer personnellement de "droits de ’homme
universels", a savoir de droits a la liberté culturelle. Il n’est pas obligé de faire usage des ces droits en bloc,
il peut les prendre un par un et choisir sa propre combinaison. La liberté arrive entiere jusqu’a lui, sans



pouvoir étre interceptée au passage par des groupes. Si un quelconque ghetto I'attire quand méme, rien ne
I'empéche d’y aller. Cela fait partie des aléas de la liberté.

6. Il n’y a pas que cette peur des petits ghettos, traditionnelle en France, mais aussi cette autre peur déja
évoquée plus haut (Point 1), celle d’'une atomisation, c’est-a-dire d’'une individualisation, peur que 'on
trouve plutdt chez les auteurs allemands.

Leur principal argument est que des facteurs culturels comme la langue, et souvent aussi la religion,
présupposent I'existence d’un groupe. On se retrouve sinon a construire une église ou a parler tout seul. La
communauté linguistique ou religieuse en elle-méme doit donc avoir un droit a I'existence. D’oti la
nécessité de droits collectifs. Ou mieux encore d’un devoir collectif des minorités, celui de maintenir leur
culture pour que I'individu ne se retrouve pas un jour tout seul avec sa langue ou sa religion.

Pas la peine d’insister sur ces mordus du devoir, méme s’il y a de quoi s’inquiéter. Ils n’auraient plus du tout
envie de jouer aux philosophes si cela ne permettait pas de faire de leur engagement personnel un
impératif moral universel. Ne reste plus qu’a espérer qu’ils n’arriveront jamais a faire passer une loi tout
aussi universelle. Pas envie de servir de mannequin pour leur défilé culturel.

Quand aux mordus du droits, ils confondent droits collectifs et droit a la formation de groupes. Le droit au
groupe est autre chose que le droit du groupe. Les droits individuels ne menent pas forcément a I'isolement
des individus. II suffit que celui qui veut réaliser un projet culturel, par exemple créer une école, arrive a
convaincre assez de parents que c’est une bonne idée. Ils n’ont plus qu’a rassembler le droit de leurs enfants
a I’éducation (droit a I’égalité) et peuvent ensuite juger par eux-mémes (droit a la liberté) de ce que vaut la
bonne idée, par exemple une idée interculturelle. Celui qui n’est convaincu que de la moitié de I'idée n’a
qu’a lancer une meilleure initiative. En attendant de convaincre assez de parents de cette nouvelle idée, il se
retrouvera peut-étre a devoir faire donner des cours particuliers a ses enfant. Le groupe peut se créer, mais
ce n’est pas obligé.

L’exemple de la création d’'une école a peut-€tre mis quelque chose en évidence: La réalité actuelle est loin
de répondre a I'exigence d’une liberté culturelle. L’état, et avec lui la majorité, ne se privent pas de fixer les
programmes scolaires jusque dans les moindres détails. Mais plutot que de dépeindre cette réalité, je
préfére rechercher une réalité qui soit vivable pour une minorité culturelle.

Si je ne dis rien sur les droits a I'égalité, c’est qu'on en a de toutes fagons déja fait des droits individuels et
quiil n’y a pas grand monde que cela gene.

IT Droits négatifs et droits positifs

1. Le terme de "droits négatifs" est souvent utilis€ comme synonyme pour les droits individuels, celui de
"droits positifs" étant alors réservé aux droits collectifs. Cette mise en parallele repose sur I'idée que les
droits individuels ne peuvent éviter aux minorités que d’étre discriminées. Il n’y a pas grand chose a
objecter si on se réfere aux seules lois actuelles. Mais dans ce texte, il s’agissait de montrer que non
seulement les droits a I’égalité mais aussi ceux a la liberté pouvaient étre accorder directement a 'individu.
Tous les droits des minorités, droits positifs y compris, deviennent alors des droits individuels.

2. La différenciation entre droits négatifs et positifs ne correspond pas non plus a celle entre droits a
I'égalité et droits a la liberté telle qu’elle se trouve au centre de ce texte. Le terme de "droits négatifs" ne
servir de synonyme pour les droits a 'égalité. Les "droits positifs" ne sont pas non plus forcément des
droits a la liberté.

Il suffira d’'un exemple. Toutes les subventions de 1’état sont comptées parmi les droits positifs. En fait
partie le financement des écoles des minorités aux frais de ’état. Dans ce texte, un tel financement est



considéré comme une combinaison d’un droit a 'égalité (droit a 'éducation) et d’'un droit a la liberté
(liberté culturelle de I'individu).

IIT Conception subjective et objective de la nation

1. Les différents auteurs ne sont pas tous d’accord sur ce qui fait la subjectivité ou 'objectivité de la
conception de la nation. Meinecke se distingue ici des autres auteurs. Mais sa these plus différenciée ne
joue aucun rdle dans la discussion autour des droits des minorités. C’est pourquoi je me réfere ici
seulement a I'opinion plus facile et donc plus courante:

L’état-nation (Staatsnation) tient compte de la subjectivité, de la libre volonté de I'individu. N’appartient a
la nation que celui qui lui méme s’en revendique, de préférence par un plébiscite (Volksentscheid) [5]. Une
telle subjectivité ne se retrouve dans les droits des minorités que s’il s’agit de droits individuels.

La culture-nation (Kulturnation) existe indépendamment de la volonté de ses membres. Il s’agit d’un fait
objectif. Le meilleur moyen de définir son étendue est d’effectuer un recensement (Volkszdhlung) sur une
base scientifique. Parmi les droits des minorités seuls les droits collectifs considerent le groupe comme
quelque chose d’objectif.

On pourrait a premiere vue croire qu’il s’agit de la méme question. Celui qui se réclame de I'état-nation
doit aussi étre partisan des droits individuels. Celui qui se décide pour la culture-nation doit défendre les
droits collectifs. Le fait que la France passe pour étre I'état-nation par excellence et I’Allemagne pour
avoir, ou du moins avoir eu, un faible pour la culture-nation ne fait que confirmer dans cette idée.

2. Cette maniere de considérer I’état-nation comme libre et la culture-nation comme n’étant pas libre incite
a faire un choix.

Et pourtant, I'état-nation ne mene pas a la liberté, mais a I'égalité. Celui qui a le dessous lors du plébiscite
doit s’aligner sur la majorité, s™"assimiler". Traduit en terme de droits des minorités, cela ne signifie pas
simplement des "droits individuels" mais des "droits a ’égalité individuels" et des "lois
antidiscriminatoires”. Il a déja été insisté sur leur nécessité. Mais ils restent tout a fait compatibles avec
I'existence de lois for¢ant a une assimilation culturelle. Renan, par exemple, idéalise completement la
France quand il affirme qu’en Alsace personne a été forcé a parler le frangais [6].

La culture-nation ne mene pas non plus a la liberté. Ce qui ne veut pas dire qu’il ne faut pas tenir compte
de la culture. Ce n’est pas elle qui fait de la culture-nation une nation d’enr6lés de force. Herder et Fichte,
par exemple, cherchaient encore a donner a I'individu le libre choix de sa culture. Cette maniere de voir
dans la culture une contrainte ne s’est imposée que plus tard. Ce qui enleve a la culture-nation sa liberté, ce
n’est pas la culture, mais la nation. Celui qui veut créer une culture-nation part du principe qu’une culture
ne peut pas se développer sans disposer de son propre état. Il considere donc inévitable que I'état n’accorde
pas assez de droits a la liberté culturelle. Celui qui veut des droits collectifs se trouve dans une situation
analogue: il part du principe qu’une culture ne peut se développer sans un groupe disposant du statut de
personne juridique. Il considere donc les droits a la liberté culturelle individuels comme insuffisants ou
méme souvent comme impossibles.

Il ne s’agit donc pas de préférer la liberté de I'état-nation a I'absence de liberté de la culture-nation. Les
minorités culturelles ont besoin de deux choses. D’une part de droits a I'égalité individuels et universels,
tels qu’ils sont ébauchés par I'état-nation. D’autre part de droits a la liberté individuels et universels qui sont
loin de découler de la notion d’état-nation et qui contredisent celle de culture-nation.

Notes



[1] Il existe en effet une exception: I'article 27 du Pacte International sur les droits civils et politiques
(Internationaler Pakt iiber biirgerliche und politische Rechte) du 16 décembre 1966.

[2] On peut presque reprendre dans son intégralité la liste des droits a la liberté dressée par Ermacora:
autonomie religieuse, autonomie pédagogique, autonomie linguistique et autonomie culturelle, cette
derniere pouvant servir de terme générique (I’'autonomie pour les subventions me semble par contre
combiner droits a la liberté et droits a I'égalité: voir le point 6 et dans ’'annexe le point sur les droits
négatifs et positifs)

[3] Ce qui explique aussi pourquoi la Pologne a pu dénoncer le sien en 1934.

[4] Ce probleme n’a pas pu étre completement €vité par la formulation de I'article 27 du Pacte international
sur les droits civils et politiques du 16 décembre 1966. La France s’en est débarrassée a sa maniere: elle a
signé le pacte puis affirmé ne pas avoir de minorités culturelles, ce qui fait apparaitre une autre faiblesse
de la formulation.

[5] Voir Renan, Ernest (1947): Qu’est-ce qu’une nation? dans: Oeuvres Completes, Tome 1, Paris, p. 904:
« L’existence d’une nation est (pardonnez-moi cette métaphore) un plébiscite de tous les jours, comme
I'existence de I'individu est un affirmation perpétuelle de vie », voir aussi Coulanges, Fustel de (1988):
Réponse a M. Mommsen, dans: Hartog, Francois, Le XIXe siecle et I'histoire - Le cas Fustel de Coulanges,
Presses Universitaires de France, Paris, p. 377-381: « Il se peut que I’Alsace soit Allemande par la race et
par la langue; mais par la nationalité et par le sentiment de la patrie elle est francaise ».

[6] Voir Renan, Ernest (1947): Qu’est-ce qu’une nation? p. 899: « Un fait honorable pour la France, c’est
quelle n’a jamais cherché a obtenir 'unité de la langue par des mesures de coercition ».

La lecture vous a-t-elle plu ?

Alors faites nous un don d'autant qu'il vous est de valeur que nous puissions continuer a publier de tels
textes. Astuce: Vous pouvez également indiquer le nom de I'auteur dans le but d'utilisation, si nous
devrions faire un effort particulier pour des textes de cet auteur. Ici vous pouvez aller au formulaire de
dons

Diffuser les articles

CXSHED


https://www.triarticulation.org/institut/spenden
https://www.triarticulation.org/institut/spenden

Cette oeuvre est sous licence Creative Commons (DE), et pourra étre diffusée sans colt sous les conditions
définies.


http://creativecommons.org/licenses/by-nd/3.0/deed.de
http://www.tcpdf.org

